
1



2



3

EN CAMINO HACIA EL SÍNODO DIOCESANO.
EQUIPO DE DISCERNIMIENTO COMUNITARIO

ARCHIDIÓCESIS DE TOLEDO.

1.	 Introducción.
Como todos sabemos, desde que nuestro Arzobispo D. Francisco inició su 

ministerio pastoral en nuestra Archidiócesis de Toledo, manifestó su firme deseo 
de convocar un Sínodo Diocesano. Para ello, en diálogo con él, planteamos una 
Propuesta Pastoral Presinodal en la que a lo largo de estos tres últimos cursos hemos 
ido profundizando en las distintas vocaciones que conforman el Pueblo de Dios: 
vocación laical, vocación a la vida consagrada y vocación sacerdotal. Este itinerario 
nos está ayudando, como comunidad diocesana a conocer mejor las riquezas de 
cada una de las vocaciones y a la vez a poner en valor la complementariedad de 
ellas, cómo nos necesitamos unos a otros. Laicos, Vida Consagrada y Sacerdotes 
estamos llamados a descubrir la Alegría de Caminar Juntos.

Como complemento de esta Propuesta Pastoral Presinodal, se ha creado este 
reducido equipo de trabajo, del cual formas parte, para que, a la luz del Espíritu 
Santo, hagamos juntos un ejercicio de discernimiento, descubriendo lo que Dios quiere 
de nosotros como Iglesia Diocesana. Como fruto de este ejercicio de sinodalidad y 
discernimiento, ofreceremos las conclusiones de este trabajo a nuestro Arzobispo 
para que puedan ser tenidas en cuenta a la hora de plantear los diferentes temas y 
líneas de trabajo de cara a la realización de nuestro Sínodo Diocesano por parte de los 
órganos competentes: Consejo Episcopal, Consejo Presbiteral, Consejo de Pastoral 
Diocesano… Es muy importante subrayar que nuestro cometido simplemente es un 
ejercicio de discernimiento comunitario.

Os invito a comenzar este trabajo poniéndonos a la luz de la Palabra de Dios y 
bajo la inspiración del Espíritu Santo. Si miramos un poco la acción pedagógica de 
Dios descubrimos que lo primero que realiza en su creación es separar el caos, la 
confusión, dándole orden. La Palabra ordena. Esta primera acción alude a algo tan 
sencillo como dar nombre o nombrar, es decir, dar identidad a las realidades creadas 
y a las criaturas. El orden y el nombre son actos del discernimiento que producen 
el mejor de los frutos de la Creación: ver lo bueno, que no es un bien personal e 
individual, sino fundamentalmente colectivo (bien común). No es nada arriesgado 
pensar que si el hombre y la mujer somos «imagen y semejanza de Dios» (Gn 1,26), 



4

tenemos esa capacidad creadora del discernimiento a partir de tres actos: el de 
ordenar, el de nombrar y el de ver lo bueno. Este será precisamente el objetivo de 
este trabajo. 

¿Cómo lo vamos a llevar a cabo? De una manera muy sencilla. Iremos planteando 
en cada sesión una serie de interrogantes para que, tras un ejercicio de oración y 
discernimiento, seamos capaces de ordenar, nombrar y ver lo bueno que tenemos 
como Iglesia Diocesana para seguir potenciándolo y a la vez, ver nuestras carencias 
y dificultades para poner los medios necesarios para superarlas.

Como podréis observar, el equipo está formado por los tres Vicarios Episcopales 
Personales: D. Raúl Muelas, vicario para la Vida Consagrada, D. Carlos Loriente, 
vicario para el Clero y D. Enrique del Álamo, Vicario para Laicos Familia y Vida. Del 
mismo modo hay un grupo de 7 sacerdotes, 3 miembros de la Vida Consagrada y 
10 laicos. Es preciso subrayar que cada uno de los miembros de este equipo estáis 
aquí de manera personal, en ningún momento se os convoca en representación de 
ningún movimiento, asociación o colectivo. Lo único que se pide es un conocimiento 
suficiente de la realidad diocesana y libertad para hacer las aportaciones que sean 
precisas.

2.	 Discernir.
Discernir, pues, consistirá en el reconocimiento de la acción del Espíritu de Dios 

en la persona de Jesús: el Hijo de Dios, por lo que el discernimiento lejos de ser una 
metodología o una simple práctica es, ante todo, una disposición vital. El mismo 
Espíritu que se derrama por su gracia desde la Anunciación ( cf. Lc 1,35). Será la 
voz del mensajero de Dios quien susurra la acción del Espíritu a José acerca de la 
concepción de María (cf. Mt 1,18). Isabel y el viejo Simeón lo reconocerán: el Espíritu 
de Dios se hace visible y se manifiesta. Sin embargo, hay quienes se resisten a 
reconocerlo. Es el caso del rey Herodes (Mt 2, 5-6). El discernimiento en el Evangelio 
apunta a una condición exigente para reconocer el Espíritu de Dios: la escucha. 
María escucha la promesa divina, acogiendo la Palabra (Lc 2, 50). La escucha ofrece 
los elementos necesarios de lo que sucede en los más profundo de nosotros mismos. 
La escucha forja la sagacidad necesaria y dispone un estado de vigilancia para que 
los deseos salvajes no conduzcan al hombre a la muerte (cf. Pastor de Hermas). Es 
la única petición de Salomón en Gabaón: «Dame, pues, un corazón atento para 
gobernar a tu pueblo y para distinguir entre lo bueno y lo malo» (1Re 3, 9). Ya a lo 
largo del ministerio del ministerio público de Jesús la invitación al arrepentimiento 



5

hace suponer este discernimiento, es decir, a la escucha en clave sapiencial para 
revestirse de la gloria de Dios y para resistir a la amenaza del mal. Es por todo esto 
que bien podemos decir que la condición indispensable en el discernimiento es la 
escucha. Sin ella, todo se desvanece y languidece. 

Como nos dice el Papa Francisco en Christus Vivit, cuando se trata de discernir hay 
que empezar preguntándose: «¿me conozco a mí mismo, más allá de las apariencias 
o de mis sensaciones?, ¿conozco lo que alegra o entristece mi corazón?, ¿cuáles son 
mis fortalezas y mis debilidades? Inmediatamente siguen otras preguntas: ¿cómo 
puedo servir mejor y ser más útil al mundo y a la Iglesia?, ¿cuál es mi lugar en esta 
tierra?, ¿qué podría ofrecer yo a la sociedad? Luego siguen otras muy realistas: 
¿tengo las capacidades necesarias para prestar ese servicio?, o ¿podría adquirirlas 
y desarrollarlas?» (ChV 285).

Dicho todo esto podemos concluir este apartado diciendo que discernir no es 
“preguntarse por preguntarse”, ni revisar, ni evaluar lo que hacemos. No. Ese no es 
el objetivo de nuestro trabajo. No se trata de preguntar, sino fundamentalmente, 
de responder y revisar si las respuestas ya dadas son las oportunas. Si hubiera que 
hacerse algunas preguntas, estas no serían las nuestras, sino las que Dios nos puede 
lanzar.

Estamos tratando de dar respuestas desde nuestras diferentes realidades 
eclesiales, pero quizás resulta oportuno plantearnos entre todos cuál es, realmente, 
el desafío al que queremos responder en el momento presente. 

En la vida de la Iglesia y del cristiano, muchas cosas nos vienen dadas y sólo se 
trata de aplicar la fe, con los datos de la Revelación para obrar según Dios. Pero 
en muchos otros campos, nuestras decisiones tienen que partir de la escucha de 
las mociones del Espíritu Santo. El Señor ha querido iluminar nuestra libertad, y los 
proyectos que secundan la voz del Espíritu son los que producen fecundidad y vida. 
El ejercicio de este discernimiento comunitario nos permitirá acercarnos, con óptica 
teológica, a los retos que la Iglesia en Toledo tiene en este momento y obrar en 
consecuencia, buscando el agrado de Dios y el bien de los hombres.



6

3.	El análisis DAFO
Antes de establecer las líneas de acción o los temas que desarrollaremos en nuestro 

Sínodo Diocesano, es importante tener una idea clara de dónde estamos: nuestro 
punto de partida. La matriz DAFO (también llamada FODA) es una herramienta 
para conocer la situación real en la que se encuentra una organización o proyecto, y 
así poder planificar una estrategia de futuro.

DAFO es el acrónimo de Debilidades, Amenazas, Fortalezas y Oportunidades. 
Es una metodología aplicada y probada en numerosas organizaciones cristianas y, 
siguiendo la experiencia del padre J. Mallon, también lo podemos aplicar a nuestra 
diócesis. Nos proporciona un diagnóstico claro de cómo estamos como Iglesia 
Diocesana, y esta información nos permitirá tomar las decisiones estratégicas 
oportunas: decidir en qué nos vamos a concentrar en los próximos años y a qué 
vamos a dedicar nuestro tiempo, esfuerzos, recursos y oración.

El DAFO es una matriz como la que se muestra en la figura más abajo, que sirve 
para llevar a cabo un análisis tanto de nuestra situación interna como de nuestro 
entorno externo.



7

 Las fortalezas y debilidades son características internas a nuestra diócesis: por lo 
tanto, tenemos un cierto grado de control, podemos influenciarlas. Las oportunidades 
y amenazas son factores del entorno externo, por lo que están fuera de nuestro 
control, pero podremos aprovecharlas o prepararnos ante ellas si primeramente las 
tenemos identificadas.

Puede que intuitivamente ya tengamos una idea de cómo estamos actualmente 
como diócesis, tanto a nivel interno como interno. Lo que esta herramienta nos 
permite es obtener más datos y hechos en los que basar nuestro plan estratégico a 
corto, medio y largo plazo.

Es importante llevar a cabo este análisis para cada uno de los 5 elementos 
principales en la Iglesia Primitiva (Hch 2, 42-47): Formación, Oración-Liturgia, 
Caridad, Evangelización y Comunión. 

Fortalezas: Son todas aquellas capacidades, dones, talentos y recursos con los 
que cuenta la diócesis. Es importante identificarlas para poder mantenerlas y hace 
uso de ellas, o incluso desarrollarlas. Para identificarlas podemos responder a las 
siguientes preguntas:

• ¿Qué es lo que hacemos bien como diócesis?
• ¿Cuáles son nuestros puntos fuertes en cada uno de los 5 elementos?
• ¿Con qué recursos únicos contamos? (personas, finanzas, edificios, etc.)
• ¿Qué es lo que más valora nuestra sociedad de nosotros como Iglesia? 
• ¿Qué puntos fuertes ven en nosotros otras diócesis, otras instituciones?
• ¿Qué factores hacen que las personas se acerquen?

Debilidades: Son aquellos factores de los que la diócesis carece o en los que 
podemos mejorar. Es importante reconocer estas debilidades para poder corregirlas 
o, al menos, minimizarlas de manera que no sean un obstáculo para la implementación 
de nuestros planes. Para identificar las debilidades podemos responder a preguntas 
como:

• ¿Qué perciben nuestra sociedad como nuestras debilidades?
• ¿En qué podemos mejorar en cada uno de los 5 elementos?
• ¿Cómo estamos organizados?
• ¿Qué, de lo que hacemos, hace que la gente se aleje?
• ¿En qué áreas tenemos menos recursos o experiencia en comparación con otras 

diócesis?
En el análisis externo, identificaremos los factores claves que, a pesar de 



8

estar fuera de nuestro control, nos pueden influir directamente de forma positiva 
(oportunidades) o negativa (amenazas), como, por ejemplo, la demografía (en 
especial, el envejecimiento de la población, la disminución en los nacimientos...), 
nuevos hábitos de las personas, otras opciones espirituales, cambios tecnológicos, 
etc.

Oportunidades: son factores externos positivos y con posibilidad de ser 
aprovechados por parte de la diócesis para conseguir la visión. Para identificar las 
oportunidades podemos responder a preguntas como:

• ¿Qué nuevas necesidades existen en la sociedad donde podamos contribuir?
• ¿Qué cambios demográficos, de estilos de vida, sociales, tecnológicos, etc. se 

presentan en nuestro entorno?
• ¿Qué tendencias o hechos de nuestro entorno podemos aprovechar para tener 

un impacto positivo en la sociedad?

Amenazas: son aquellos factores externos que pueden poner en peligro la 
supervivencia de la parroquia/diócesis, pero si los identificamos con suficiente 
antelación podremos tomar acciones para prepararnos. Para identificar las amenazas 
de nuestra parroquia, podemos responder a preguntas como:

• ¿Qué obstáculos podemos encontrarnos?
• ¿Qué tendencias o cambios en las tradiciones/cultura de las personas podrían 

afectarnos negativamente?
• ¿Existen problemas de financiación?
• ¿A qué amenazas nos exponen nuestras debilidades?

4.	Algunas recomendaciones a la hora de realizar el trabajo:
Para hacer bien este trabajo es importante que tendamos a resumir las ideas para 

eliminar duplicidades y agrupar elementos similares. Tenemos que intentar limitar 
el número de elementos de cada respuesta (no es recomendable incluir más de 5 ó 
6). Si nos excedemos con los elementos, nos encontraremos con dificultades para su 
priorización.

Este trabajo tiene que reflejar los puntos clave a partir de los cuales se elaborarán 
las metas/objetivos, los planes y las acciones.

Del mismo modo es muy importante ser realistas al identificar las fortalezas y 
debilidades internas (no maximizar unas y minimizar las otras).



9

Para terminar y con el objetivo de que el análisis sea profundo, debemos trabajar 
con datos contrastados y no dejarnos llevar por las impresiones personales, conjeturas 
o ideas preconcebidas. 

A tal fin, resulta imprescindible que todos y cada uno de nosotros realice un 
trabajo previo a nivel personal, reflexionando en clave de oración sobre las distintas 
cuestiones que se formulan. Junto con ello, para que sea más operativo y nuestros 
encuentros estén mejor organizados, es conveniente remitir las aportaciones 
personales antes de cada una de las sesiones, de modo tal que se pueda realizar 
una síntesis de las mismas, sin perjuicio del necesario diálogo que se llevará a cabo 
en cada una de ellas.

5.	 Metodología
Nos reuniremos aproximadamente una vez al mes. Comenzaremos con un 

rato de oración compartida y a continuación presentaremos el fruto de nuestro 
discernimiento con la conversación espiritual (la dinámica de los tres círculos): 
mSe hace un primer círculo (o ronda) donde cada persona comparte sus 
reflexiones. El resto escuchamos sin interrupciones ni discusiones o interacciones. 
Dejamos un momento de silencio para interiorizar lo escuchado.

mHacemos un segundo círculo donde cada persona expresa lo que le sugiere 
la escucha del otro, lo que remarcaría, lo que puede sumar... Dejamos un 
momento de silencio.  

mY en un tercer círculo generamos un pequeño diálogo que nos ayude a 
concretar las propuestas.

No se trata de exponer nuestra visión personal, sino de escucharnos y dialogar 
juntos, como hermanos, abiertos al Espíritu, tratando de percibir aquellas mociones 
que nos suscita lo que el resto de miembros del grupo plantea, con el objetivo último 
de apreciar, entre todos, hacia dónde hemos de caminar en este momento preciso 
de la historia de nuestra Archidiócesis en el marco del sínodo diocesano que tenemos 
por delante. 



10

Preguntas de cada bloque

FORTALEZAS. Las fortalezas son todas aquellas capacidades, dones, talentos 
y recursos con los que cuenta la diócesis. Es importante identificarlas para poder 
mantenerlas y hacer uso de ellas, o incluso desarrollarlas. Si recodáis, en el 
documento que se os entregaba se os ofrecían una serie de preguntas que debíamos 
responder en base a los cuatros pilares que se nos ofrecen en el texto de los hechos 
de los apóstoles: Formación – Oración y Liturgia – Caridad – Evangelización. A 
todos ellos, yo añadiría uno más, después de darle vuelta en estos días, que sería la 
Comunión.

Para que os resulte más fácil vuestro trabajo, quizá pueda serviros plantear las 
cuestiones de esta forma, de manera que en un simple golpe de vista entendamos 
lo que se nos pide:

Formación Oración Liturgia Caridad Evangelización Comunión

¿Qué es lo que 
hacemos bien como 

Diócesis?

¿Cuáles son nuestros 
puntos fuertes?

¿Con que recursos 
únicos contamos? 

(Personas, finanzas, 
edificios…)

¿Qué es lo que más 
valora la sociedad de 

nosotros como Iglesia?

¿Qué puntos fuertes 
ven en nosotros 

otras diócesis, otras 
instituciones?

¿Qué factores hacen 
que las personas se 

acerquen?



11

DEBILIDADES. Las debilidades son aquellos factores de los que la diócesis carece 
o en los que podemos mejorar. Es importante reconocer estas debilidades para poder 
corregirlas o, al menos, minimizarlas de manera que no sean un obstáculo para la 
implementación de nuestros planes. He intentado explicitar un poco más alguna 
de las cuestiones que aparecen en el documento marco de nuestro trabajo, pues 
algunos me habéis comentado que no quedaban del todo claras. Aún así, si veis algo 
que podría ser importante en nuestro análisis y creéis que no está recogido en estas 
preguntas, no dudéis en señalarlo. Las cuestiones a abordar en el próximo trabajo 
serían las siguientes: 

Formación Oración Liturgia Caridad Evangelización Comunión

¿Qué percibe nuestra 
sociedad como nues-

tras debilidades?

¿Cuáles son nuestras 
carencias organizati-
vas? ¿Qué echas de 

menos?

De aquello que ha-
cemos o dejamos de 

hacer, ¿qué conduce a 
que la gente se aleje?

¿Qué puntos débiles 
ven en nosotros otras 

diócesis u otras institu-
ciones?

¿En que áreas tene-
mos menos recursos 
en comparación con 

otras diócesis o institu-
ciones?

¿Sabemos reconocer nuestros errores?

Una vez vistas nuestras carencias… ¿En qué podemos mejorar? Enumera, a tu juicio, propuestas concretas de mejora 
para corregir nuestras debilidades



12

OPORTUNIDADES. Al analizar las Oportunidades, empezamos a hacer ya 
un análisis de los extremos positivos que pueden ser aprovechados por parte de 
la diócesis para conseguir nuestra misión. Las cuestiones a abordar en el próximo 
trabajo serían las siguientes: 
•	 ¿Qué necesidades detectamos en los hombres y mujeres de hoy que podemos 

contribuir a colmar desde lo que somos como Iglesia diocesana?

•	 ¿Qué cambios demográficos, de estilos de vida, sociales, tecnológicos o de 

otro tipo (indicar cuál o cuáles) se presentan en nuestro entorno y constituyen 
oportunidades para mejorar la sociedad, como Iglesia, a nivel personal y/o 
comunitario?

•	 ¿Cómo podemos aprovechar estas oportunidades en cada uno de los cinco 
ámbitos que estamos analizando: formación, oración y liturgia, caridad, 
evangelización y comunión? Indica algunas propuestas concretas en tal 
sentido.

AMENAZAS. Las Amenazas, son esos factores externos que pueden poner en 
peligro a nuestra realidad diocesana, pero frente a los que, si los identificamos a 
tiempo, podemos tomar acciones para prepararnos. 

Las cuestiones a abordar en el próximo trabajo serían las siguientes: 
•	 Es evidente que ha habido un cambio en las necesidades, en los gustos, en 

la sensibilidad del hombre de hoy. ¿Cuáles son esos cambios y en qué modo 
podrían afectarnos a nosotros como Iglesia Diocesana? 

•	 ¿Qué obstáculos nos encontramos en el hombre de hoy y en la sociedad a 

la hora de plantear nuestro proyecto de Iglesia Diocesana en la formación, 
oración y liturgia, caridad, evangelización y comunión?

•	 ¿Quién hace los mismo que nosotros y lo hace mejor? ¿Por qué crees que lo 

hace mejor? ¿Qué deberíamos aprender de otras entidades o instituciones? 

•	 ¿Qué echas en falta en nuestra Iglesia Diocesana para hacer frente a las 
necesidades que el hombre de hoy plantea? ¿Cómo podemos adelantarnos 
para hacer frente a esas amenazas?



13

SÍNTESIS DE LAS 
APORTACIONES 
DEL EQUIPO DE 

DISCERNIMIENTO 
COMUNITARIO



14



15

EQUIPO DE DISCERNIMIENTO COMUNITARIO
Síntesis de los trabajos realizados

I.- INTRODUCCIÓN
Desde que nuestro Arzobispo, D. Francisco Cerro Chaves, inició su ministerio 

pastoral en nuestra archidiócesis de Toledo, manifestó su firme deseo de convocar un 
Sínodo Diocesano. Para ello, en diálogo con él, planteamos una Propuesta Pastoral 
Presinodal en la que a lo largo de estos tres últimos cursos hemos ido profundizando 
en las distintas vocaciones que conforman el Pueblo de Dios: vocación laical, vocación 
a la vida consagrada y vocación sacerdotal. Este itinerario nos ha ayudado como 
comunidad diocesana a conocer mejor las riquezas de cada una de las vocaciones 
y, a la vez, a poner en valor la complementariedad de todas ellas y de cómo nos 
necesitamos unos a otros. Laicos, vida consagrada y sacerdotes estamos llamados 
a descubrir la Alegría de Caminar Juntos.

Un sínodo es, como ha señalado el propio D. Francisco, cauce de participación 
e instrumento de comunión, lo cual genera efectos positivos por sí mismos; pero, 
junto con ello, constituye un revulsivo que permite dar vida a la acción pastoral y 
a la misión de la Iglesia diocesana. Ciertamente, ha cambiado la realidad social 
y eclesial en los últimos treinta años; una realidad que hemos de saber analizar e 
interpretar para dar respuesta a los nuevos retos del momento. El camino hacia el 
Sínodo continúa. Para prepararlo adecuadamente, resultaba necesario llevar a cabo 
un profundo análisis de la realidad diocesana que pudiera ayudar a los órganos 
competentes para su impulso a determinar la dinámica de trabajo, contenidos y 
metodología; en definitiva, a tener claro dónde poner el énfasis. Precisamente por 
ello, se creó un grupo de trabajo, representativo de la realidad diocesana, que ha 
discernido sobre las debilidades, amenazas, fortalezas y oportunidades que tenemos 
como Iglesia diocesana. 

La dinámica de trabajo se ha basado en la metodología DAFO y en las claves 
de la sinodalidad y el discernimiento. Sobre la base de una serie de preguntas, 
específicamente preparadas para cada encuentro, y en torno a cinco bloques 
temáticos –Formación, Oración-Liturgia, Caridad, Evangelización y Comunión–, 
cada miembro del equipo, tras un discernimiento personal preparado debidamente, 
exponía sus reflexiones, sin que fueran comentadas por el resto; a continuación, se 



16

compartía lo que más eco había generado en cada uno para tratar, finalmente, de 
vislumbrar entre todos hacia dónde apuntaba el discernimiento compartido. 

Las reflexiones han sido muy provechosas y enriquecedoras para quienes han 
participado en esta experiencia. Los distintos encuentros mantenidos –de febrero 
a mayo de 2024– han resultado verdaderamente fraternos. En ellos se han 
compartido, con libertad y en confianza, los diferentes análisis realizados por cada 
uno de sus miembros y las distintas mociones que suscitaba el Espíritu. 

En este documento no se incorporan todas las aportaciones realizadas en 
respuesta a las preguntas que cada encuentro tenía, sino una síntesis de aquellos 
extremos que han concitado mayor atención y pueden servir para articular los 
contenidos del Sínodo. 

En la presentación de la síntesis se seguirá el orden mantenido en los distintos 
encuentros: fortalezas, oportunidades, debilidades y amenazas. 

II.- SÍNTESIS

1.- FORTALEZAS

Son muchos los motivos que tenemos para dar gracias a Dios por las fortalezas 
con las que contamos en la archidiócesis de Toledo. Entendemos por fortalezas 
aquellas capacidades, dones, talentos y recursos que posee la diócesis. Es importante 
identificarlas para poder mantenerlas y hacer uso de ellas o, incluso, potenciarlas y 
desarrollarlas, en la medida de lo posible.

Complementariedad de las vocaciones

Destacan especialmente las tres vocaciones del Pueblo de Dios: contamos con un 
presbiterio muy nutrido, joven, entregado, bien formado, que da dinamicidad 
a la diócesis; con un laicado comprometido y formado, entre el que destaca el  
testimonio de familias; y una vida consagrada muy rica, particularmente en el 
caso de la vida contemplativa. Ello permite que la diócesis pueda ofrecer propuestas 
y desarrollar iniciativas que tienen acogida y se retroalimentan entre sí, creando una 
capilaridad que favorece la comunión. 



17

Se subraya muy particularmente la importancia del Seminario, mayor y menor. 
Tenemos un Seminario Mayor muy vivo en el que, a parte de una formación intelectual 
sólida y seria, se fundamenta mucho en los futuros sacerdotes la catolicidad, que se 
irradia después a los laicos, y se conserva y potencia la cultura vocacional en todas 
las actividades que se realizan; el Seminario Menor también es muy activo y se cuida 
por parte de la diócesis. 

Fuerte espiritualidad

A nivel espiritual, se considera que la formación en relación con las tres 
vocaciones es fiel a la tradición de la Iglesia, apoyada en el Magisterio y con sólidos 
fundamentos bíblico-teológicos. Se valora que prácticamente todas las delegaciones 
y secretariados de la archidiócesis ofrecen jornadas y cursos de formación sobre 
aspectos específicos en la vida del cristiano, algo que se realiza igualmente desde 
las parroquias, permitiendo que sea accesible para todos. Bien podemos decir que 
la formación se ha convertido en una prioridad dentro de la vida diocesana y 
existen recursos adecuados para ello, tanto a nivel de entidades y estructuras –
Instituto de Ciencias Religiosas, Casas de Espiritualidad– como de proyectos y 
planes pastorales. 

Asimismo, se ha puesto de manifiesto la fidelidad a la Iglesia, el culto a la 
Eucaristía y la piedad mariana. Toledo es una diócesis en la que se reza, se cuidan 
los encuentros y grupos de oración, con una gran oferta de retiros y ejercicios 
espirituales, y se mima la liturgia. Se destaca, en particular, que se haya conservado 
y se siga celebrando el Rito hispano-mozárabe. 

Tanto a nivel parroquial como diocesano se vela por el despertar religioso de los 
niños y jóvenes, apostando por los oratorios de niños pequeños y otras iniciativas 
que propician la necesidad de la oración, de la adoración del Santísimo, y cuidando 
la liturgia, no sólo en las grandes celebraciones, sino también en las ordinarias. Se 
subraya, de manera especial, el interés de nuestro arzobispo D. Francisco por las 
casas de espiritualidad y la escuela diocesana de oración; también la gran apuesta 
por el mantenimiento y la rehabilitación de los templos, siendo ésta una de las 
grandes prioridades económicas de la archidiócesis.



18

Riqueza de acciones pastorales

En cuanto a la actividad pastoral de nuestra archidiócesis, se destaca la 
gran cantidad de ofertas e iniciativas que se llevan a cabo tanto a nivel diocesano 
como parroquial, poniendo de manifiesto que Toledo es una diócesis creativa, 
pastoralmente hablando, abierta a importar iniciativas y proyectos que están 
funcionando en otros lugares y sin miedo a compartir las experiencias que están 
dando fruto entre nosotros. 

Dentro de la pastoral, se valora mucho el trabajo que se está haciendo a nivel 
de familias, conscientes de que prácticamente toda la vida de la Iglesia nace, 
crece, se desarrolla y se vive en la familia; y también en relación con los colegios 
religiosos y diocesanos, que ofrecen no solo una educación de calidad basada en 
valores humanos y cristianos que serán la base de la vida cristiana de las nuevas 
generaciones.

Sin duda, Toledo es una archidiócesis con una rica tradición cultural que 
se ve no como una mera fuente de ingresos, sino como un importante medio de 
evangelización. 

Se pone de manifiesto también la gran capilaridad que tiene nuestra archidiócesis 
con las parroquias; solo algunas excepciones, cada pueblo es una parroquia y cada 
parroquia tiene un sacerdote. A esto ayuda mucho la organización y estructuración 
diocesana. Se pone en valor del mismo modo la gran cantidad de infraestructuras 
con las que se cuenta, así como el servicio que muchos sacerdotes diocesanos prestan 
a la Iglesia a nivel nacional y universal.

Otros puntos fuertes

La religiosidad popular es igualmente otra de las grandes fortalezas de 
nuestra archidiócesis. Una religiosidad popular que está muy enraizada en nuestras 
parroquias, como pone de manifiesto la gran cantidad hermandades y cofradías 
presentes en nuestro territorio diocesano, y que no se limita únicamente al culto de 
Semana Santa, sino que se distingue a través de las advocaciones marianas y que 
da como fruto numerosas obras de caridad. 



19

Otra de las fortalezas de la archidiócesis que ha sido evidenciada es el trabajo 
y la labor de Cáritas, que va más allá de lo meramente asistencial, planteando 
novedosas propuestas para tratar de atender las necesidades actuales. Los fieles 
de nuestra archidiócesis confían en Cáritas por su seriedad y fiabilidad. Sin duda 
alguna, es una de las instituciones mejor valoradas y queridas de la archidiócesis. 
Se ha resaltado –y mucho– el trabajo y la calidad de los equipos de voluntarios de 
Cáritas, un voluntariado que sabe gestionar, y muy bien, los recursos que tiene.

Toledo es, además, una diócesis misionera. La archidiócesis es generosa con las 
Iglesias más necesitadas, destacando la presencia en la Prelatura de Moyobamba, 
entre otras múltiples acciones que contribuyen a la misión. Una colaboración que 
no solo es económica o material, sino sobre todo humana, con un relevante número 
de sacerdotes, religiosos y religiosas y laicos comprometidos, incluso familias, que 
dejan todo para colaborar en la evangelización de los territorios de misión.

En el campo de la evangelización son muchas y variadas las propuestas que 
se plantean, en parroquias y a nivel diocesano, conscientes de que se trata de 
una urgencia y una prioridad para la Iglesia diocesana. Contamos con retiros de 
impacto y experiencias de evangelización que están comenzando a dar fruto; pero 
sabemos que la evangelización no es solo Primer Anuncio y que el Primer Anuncio no 
son únicamente los retiros de impacto, de ahí que se valore que existan proyectos, 
iniciativas y propuestas más amplias, que acompañen, integren en la comunidad y, 
en definitiva, ayuden a formar nuevos cristianos. 

Por último, se destaca el hecho de poder contar con medios propios de 
comunicación, como es Radio Televisión Diocesana (RTVD), con Canal Diocesano 
y Radio Santa María, así como la publicación semanal del Padre Nuestro, que llega 
a todas las parroquias de la diócesis, siendo fuente de comunión. No podemos 
dejar de subrayar también la importancia de la presencia en la web y en las redes 
sociales, el sexto continente, de numerosas delegaciones y secretariados, así como 
parroquias, grupos y movimientos. 

Una gran responsabilidad

Hay sentido de Iglesia en nuestra diócesis: la sentimos como propia y la amamos, 
desde nuestra respectiva vocación. Eso explica que se trabaje y se viva la comunión 



20

y la fidelidad que tenemos a la Iglesia. En definitiva, de forma gráfica, podemos 
afirmar que Toledo es una diócesis potente. Una diócesis potente en movimientos, 
estructuras, medios, instituciones, propuestas, personas; una potencia heredada, 
pero conservada y renovada. Una diócesis en acción, con muchas posibilidades y 
propuestas que abarcan todos los ámbitos de la vida cristiana. 

Sin embargo, lejos de la autocomplacencia, hemos de ver esta riqueza como una 
gran responsabilidad. No solo para saber leer el momento presente y articular 
un sínodo igualmente potente –a la altura de una diócesis como la nuestra– y con 
fruto; también para conservar lo que hemos heredado y legarlo a las generaciones 
futuras de cristianos de Toledo. 

A tal fin, resulta imprescindible tener muy presentes los cambios que se están 
produciendo a nivel social, cultural, religioso; en definitiva, saber leer los signos de 
los tiempos. Ello exige, entre otros extremos, profundizar en nuestras debilidades. 

2.- DEBILIDADES

Reconocer nuestras debilidades como archidiócesis no es sólo una consecuencia 
necesaria de la virtud de la humildad, sino un ejercicio de responsabilidad 
imprescindible si queremos verdaderamente dar respuesta a las esperanzas que el 
Señor ha depositado en nosotros como Iglesia particular. Las debilidades son aquellos 
factores de los que la diócesis carece o en los que podemos mejorar. Es importante 
fijar la atención en estas debilidades para poder corregirlas o, al menos, minimizarlas 
de manera que no sean un obstáculo para la implementación de nuestros planes. 
Dicho de otro modo, las fortalezas expuestas no impiden que podamos identificar 
–y debamos tener muy presentes– debilidades ínsitas en ellas. 

Una diócesis amplia y heterogénea

La primera dificultad nos viene dada: la heterogeneidad derivada de la realidad 
geográfica de la Archidiócesis, que tiene 19. 333 km² y extiende su jurisdicción 
sobre los fieles católicos de 232 municipios de las provincias de Toledo, Cáceres 
y Badajoz, organizados en 273 parroquias agrupadas en 26 arciprestazgos. 
Comarcas con una idiosincrasia muy distinta, variada configuración de la población 
en el ámbito de edad, de formación, de circunstancias sociales y laborales… Ello 
hace especialmente difícil llegar a la totalidad de los diocesanos. Efectivamente, 



21

esta realidad geográfica tiene efectos sobre nuestras acciones, estructuras, 
iniciativas y planes. En concreto, se destacan dos consecuencias negativas derivadas 
de ello: en primer lugar, las dificultades para vivir plenamente la comunión y el 
acompañamiento entre las parroquias; en segundo lugar, el centralismo en Toledo. 
A ello ha de sumarse un cierto desconocimiento de la diócesis en su conjunto y entre 
los propios diocesanos, así como de las múltiples iniciativas que se lanzan. 

Es preciso buscar formas de hacer efectivas las estructuras diocesanas. Es decir, 
que los consejos, vicarías, arciprestazgos, delegaciones, consejos parroquiales... 
sean órganos de comunión, de discernimiento, eficaces, etc. y, por lo tanto, haya 
una comunicación efectiva.

También se percibe el desinterés y la falta de asunción y cumplimiento de los 
planes pastorales y normativas diocesanas en muchas parroquias, lo que dificulta 
que lleguen a los fieles.

Por otra parte, se aprecia, sobre todo en las parroquias de las zonas rurales, 
una comunidad envejecida, consecuencia del envejecimiento demográfico y de la 
despoblación que vivimos. Y, derivado de ello, la falta de jóvenes –con compromiso 
y que sean referentes para sus iguales– en nuestras comunidades parroquiales.

Carencias formativas

La falta de formación en todos los ámbitos de la Iglesia de Toledo y de la 
sociedad actual en general se percibe como una de las grandes debilidades y como 
uno de los grandes peligros de la Iglesia. A pesar de que se ha destacado como 
fortaleza la formación y el compromiso de los laicos, no podemos desconocer que 
esta afirmación se refiere a una pequeña minoría. Se constata un conocimiento casi 
infantil de nuestra fe y, por lo tanto, una carencia en la formación de la Doctrina 
Social de la Iglesia entre muchos de los laicos de la archidiócesis de Toledo para 
poder dar respuesta a los nuevos retos de la sociedad actual. Es necesaria una 
formación integral entre el laicado, tanto en DSI y en relación con los sacramentos, 
como en temas de actualidad (ideología de género, defensa de la vida, new age…). 
Esto hace que muchos acepten la visión del mundo en temas como el aborto, la 
eutanasia, el divorcio, la homosexualidad, el celibato de los sacerdotes, los métodos 
anticonceptivos, la reproducción asistida… y en relación con las grandes cuestiones 
sociales del momento como la inmigración, el mundo del trabajo, la cuestión política 
o la economía; y, al mismo tiempo, explica que se desconozca el significado real 



22

de aspectos sustanciales para nuestra fe como la resurrección, la presencia real de 
Cristo en la Eucaristía, la confesión, el resto de los sacramentos, la Sagrada Escritura, 
etc.

Aunque existen muchos cursos destinados a la formación y contamos con medios 
para difundir los contenidos fundamentales de la fe que profesamos, observamos 
cómo apenas llegamos a una pequeña parte del Pueblo de Dios; y más aún nos 
cuesta llegar a quienes no creen o se muestran indiferentes ante la existencia de 
Dios. Junto con ello, es muy básica la formación de no pocos de los profesores de 
religión y de los catequistas, no porque no haya acciones formativas para ellos, sino 
por falta de interés o disponibilidad hacia ellos. Todas estas carencias formativas 
tienen su proyección sobre cómo nos ven desde fuera de la Iglesia: desprovistos de 
razones para compartir por qué y en qué creemos; faltos de libertad de pensamiento; 
apegados a ideas o prácticas superficiales y carentes de sentido. 

Escasa presencia pública

Hay una insuficiente presencia del laicado en la vida pública, con falta 
de compromiso general de los laicos en el mundo secular, reduciendo su fe a la 
participación en la Eucaristía dominical o, a lo sumo, a la colaboración en acciones 
intraeclesiales. Esto se traduce en déficit de inserción de los laicos en el compromiso 
social, en las agrupaciones sociales o públicas, en la política, en las asociaciones 
escolares de padres/madres, en las asociaciones de vecinos o de barrios... Somos 
conscientes de que hay que evangelizar desde dentro de las realidades sociales, 
insertándose en ellas, pero se evidencia un escaso compromiso real y mucho 
individualismo y comodidad entre los que comúnmente llamamos “cristianos 
comprometidos”.

Existe un laicado conformista, poco acompañado y animado por los sacerdotes, 
que no es consciente ni llega a creer que estamos llamados a ser sal y luz en el 
mundo en el que nos encontramos. 

Aparte de la escasa formación, también se constata un laicado que tiene una gran 
dependencia del sacerdote, fruto de la predominancia del clericalismo en no pocos 
ámbitos eclesiales, y con poca conciencia de su corresponsabilidad en la misión de 
la Iglesia, nacida del bautismo y que mueve a dar testimonio en la vida pública. 
Tampoco podemos olvidar que, en ocasiones, falta la coherencia entre la fe y la vida. 



23

Bajo perfil evangelizador en la inmensa mayoría del Pueblo de Dios

Quizás como consecuencia de lo anterior, tenemos un laicado con una vivencia 
superficial de la fe y poco comprometido en la evangelización de forma continua. 
A la vez es un laicado –ello afecta también a muchos de los sacerdotes– que vive 
dentro de la Iglesia pero actúa como si estuviese fuera de ella, con incoherencia y 
desconexión entre lo que predicamos y lo que vivimos.

Nos falta audacia evangélica, confianza en la gracia y prudencia sobrenatural. 
Nos preocupa demasiado ser políticamente correctos.

En relación con la evangelización, no sabemos presentar el mensaje y se nos ve 
como una Iglesia muy tradicionalista y conservadora.

Por lo que respecta a los sacerdotes, falta ardor apostólico entre los mismos para 
llevar el mensaje de Jesucristo, realizando, en muchas ocasiones, una pastoral de 
mantenimiento en las parroquias. Se impone en la práctica lo que se denomina la 
pastoral de sacramentalización más que misionera y no se evangeliza con la caridad 
y el servicio. Una parroquia no puede vivir sin liturgia, sin los sacramentos y sin la 
caridad, lo sabemos, pero observamos que nos cuesta encarnar esta idea en nuestras 
vidas. 

La división interna dentro de la Iglesia, y la rivalidad entre grupos y comunidades 
que en ocasiones existe, conlleva que nuestro mensaje y la Verdad que fundamenta 
nuestra fe no sea creíble, a lo que se une la falta de acogida en nuestras comunidades 
parroquiales y grupos de referencia.

En la evangelización se aprecia un descuido por la Iglesia doméstica, por la 
familia, que debe ser destinataria de la evangelización y a su vez es vehículo de 
transmisión del Evangelio. En particular, se constata poca de actividad en los Centros 
de Orientación Familiar.

En lo que respecta a las nuevas realidades eclesiales que tienen su origen en los 
retiros de impacto, aunque se ven como una oportunidad para la evangelización, 
es patente la debilidad derivada de la falta de acompañamiento y la escasa 
articulación de procesos de fe en quienes participan en ellos, corriendo el riesgo –si 
no se integran bien en la vida de la Iglesia– de que se conviertan en consumidores 
de experiencias. 

El peligro de que existan muchas iniciativas y ofertas pastorales o de vida cristiana 
es que no pocas personas no saben priorizar lo esencial. Esto puede conllevar 



24

un “picoteo espiritual” sin arraigo real en la vida personal y en las comunidades 
parroquiales. 

En este ámbito hay que tener en cuenta la debilidad de las hermandades y cofradías, 
en lo que a evangelización se refiere, cuando se quedan solo en el aspecto externo 
de la piedad popular. La evangelización en las hermandades y cofradías no se ha de 
limitar solamente a los hermanos y cofrades en los actos previos al acompañamiento 
a la imagen titular y el día de su procesión, sino que ha de contribuir a fomentar la 
evangelización a través de la formación y el compromiso de la vida cristiana.

La promoción de la pastoral vocacional es muy escasa (excepto en el caso de 
la referida específicamente a la vocación sacerdotal), y son pocos los recursos 
pastorales que se dedican a la promoción y el descubrimiento de la vocación a la 
vida consagrada, que a veces es tan desconocida. La vocación laical apenas se ve 
y se vive como una auténtica vocación y, en particular, se echan en falta mayores 
esfuerzos para promover la vocación particular al matrimonio cristiano.

Una cierta hiperactividad sin rumbo fijo

La archidiócesis de Toledo es muy activa; y en algunos casos se concibe 
como hiperactiva. Es una Iglesia muy viva, con muchas actividades por parte de 
delegaciones, secretariados, movimientos y asociaciones. Sin embargo, la existencia 
de muchas iniciativas se concibe también como un problema para atender a todas las 
convocatorias. Aunque puede constituir una fortaleza, también se percibe como una 
debilidad, pues puede conllevar una cierta rivalidad entre delegaciones, parroquias 
y grupos eclesiales, que provoca un repliegue sobre sí mismos y que sus miembros 
limiten su participación eclesial a aquello que se organiza desde su concreta realidad. 

También se vislumbra un cansancio pastoral en los laicos y en los sacerdotes. Se 
emplean muchas energías para llegar siempre a los mismos, y suelen ser las mismas 
personas las que están presentes en todos los sitios.

Desconocimiento de la liturgia y vivencia como mero rito

La liturgia, que es una de nuestras principales fortalezas, puede convertirse en 
debilidad si se cae en el mero ritualismo externo, con celebraciones poco cercanas 
y demasiado rutinarias. Este peligro afecta más directamente a los sacerdotes. Sería 
un error pensar que la única tarea que tiene un sacerdote en su parroquia es cuidar 



25

la liturgia y lo relacionado con ella.

Asimismo, se habla de un lenguaje que no conecta con las personas alejadas 
y de celebraciones que no transmiten plenamente la belleza de la fe por no ser 
debidamente comprendidas ni suficientemente cuidadas. 

En la relación fe-cultura, nos cuesta el diálogo con la cultura actual y somos muy 
selectos en las expresiones culturales o artísticas y poco arriesgados a la hora de 
abrir la puerta a nuevas expresiones de la fe que puedan entrar en diálogo con el 
mundo de la increencia.

La Caridad, patrimonio de unos pocos

Desde Cáritas se constata que, debido a la extensión y diversidad de la 
archidiócesis, no se llega a todas la comunidades cristianas y no se logra promover 
la animación comunitaria de la caridad en las mismas y entre los propios sacerdotes.

Se considera que la caridad no puede quedar reducida exclusivamente a 
Cáritas –como ocurre en no pocas parroquias– sino que tiene que formar parte 
de la esencia característica de toda comunidad cristiana, dado que todos estamos 
llamados a la Caridad. Junto con ello, tampoco puede limitarse al asistencialismo, 
sino que su principal finalidad ha de ser la evangelización, para que no se vea a 
Cáritas como una ONG y pueda responder a la finalidad de su existencia.

Se habla de cierta desconexión entre Cáritas Parroquiales e Interparroquiales y 
la Cáritas Diocesana de Toledo, con una estructura amplia en lo que a trabajadores 
se refiere que no se traslada, o se traslada poco, a la realidad de la archidiócesis.

Existe el peligro de que la vivencia de la caridad no se extienda a todos los 
miembros del pueblo de Dios, y que se piense que es patrimonio solo de algunos, los 
voluntarios y voluntarias de Cáritas o Manos Unidas.

Se debería cuidar más la vida espiritual de las personas que se atienden desde 
los servicios de caridad.

En ocasiones, falta de comunión

La polarización social tiene sus efectos sobre el ámbito eclesial; la incipiente 
división que puede observarse en relación con algunos temas también se manifiesta 
en nuestra Archidiócesis. La falta de comunión no solo se proyecta en el hecho de que 



26

nos cuesta compartir espacios eclesiales más allá de los nuestros propios; también, 
y sobre todo, se aprecia en la forma de comprender la fe a nivel doctrinal, litúrgico, 
sacramental, de compromiso. 

Una Iglesia en riesgo de quedar anclada en el pasado

La riqueza y el pasado acumulado de nuestra Archidiócesis, que se valora 
oportunamente, presenta un riesgo de anquilosamiento. Podemos quedarnos 
anclados en el pasado –a nivel de evangelización, formación, liturgia– y perder la 
sintonía con los hombres y mujeres de hoy. Dicho de otro modo, manteniendo la esencia 
de lo que somos como Iglesia, hemos de resultar audaces para saber transmitir las 
verdades de la fe y ayudar a profundizar en ellas, vivirlas, celebrarlas, compartirlas, 
con nuevo fervor, nuevos métodos, nuevos lenguajes, allí donde sea necesario 
y conveniente. De lo contrario, incurrimos en aislamiento, autorreferencialidad, 
cerrazón. 

Algunas otras debilidades

Junto con estas debilidades, se han destacado otras que no pueden olvidarse y 
deben ser igualmente abordadas. Nos limitaremos a enunciarlas, sin comentarlas 
específicamente: la cuestión de los abusos sexuales, la falta de transparencia 
en el ámbito económico, cierto conflicto entre las propiedades de la Iglesia y la 
predilección por los pobres, el escaso contenido evangelizador en nuestros medios 
de comunicación, el descuido de la atención del profesorado católico en la escuela 
pública, la escasa presencia de mujeres en puestos de responsabilidad, ciertos 
sesgos doctrinales en los candidatos al sacerdocio y en parte del clero diocesano en 
relación con el Magisterio del Papa Francisco. Son cuestiones muy relevantes que 
afectan a la esencia de nuestro ser Iglesia.

3.- OPORTUNIDADES

Saber leer los signos de los tiempos no sólo exige, como se ha expuesto, estar 
atentos a los aspectos susceptibles de mejora, sino que conlleva igualmente tener 
muy presentes los cambios que se están generando en la actualidad, puesto que 
constituyen oportunidades para la realización de nuestra misión. 



27

Ciertamente, son muchos los cambios que se están produciendo en este 
momento en la sociedad y en las personas que la conformamos. El envejecimiento, la 
despoblación, la movilidad humana, la revolución tecnológica, la descristianización 
de las comunidades, las crisis acumuladas, la polarización social e ideológica, la 
desestructuración de las familias, el aumento de la increencia, la desvinculación 
comunitaria, la búsqueda del bienestar personal, la aceleración de los ritmos de 
la vida son algunas claves que hemos de tener presentes para transformarlas en 
oportunidades de presencia como Iglesia, de anuncio de Cristo, de descubrimiento 
y celebración de la fe, de integración en la comunidad eclesial; en definitiva, de 
esperanza. 

No podemos desconocer que estos cambios traen consigo un doble efecto: de 
un lado, efectivamente, son oportunidades para la realización de nuestra misión; 
de otro, sin embargo, constituyen amenazas que pueden impactar –y, de hecho, 
lo están haciendo– en nosotros y en nuestra Iglesia. Por razones metodológicas, en 
este apartado nos centraremos en las oportunidades, para tratar las amenazas con 
mayor profundidad en el siguiente. 

Una sociedad líquida, necesitada de valores y de la fuerza de la fe 

Nos encontramos ante una sociedad líquida, con gran fragmentación de la 
identidad, inestabilidad laboral, sobredosis de información, falta de compromiso 
e inseguridades en el futuro, entre otras características. Los miedos de las personas 
aumentan. Somos cada vez más individualistas y esto hace que el hombre y la mujer 
de hoy experimenten la soledad y el aislamiento; especialmente, las familias, que 
viven desorientadas y sin un acompañamiento ante las dificultades. 

Ante esta realidad se detecta la necesidad de acompañamiento en medio de 
situaciones de sufrimiento y soledad, de espiritualidad y silencio, de curar una 
afectividad rota y descentrada, de conocer la verdad y la auténtica libertad, de dar 
respuestas al sufrimiento, la muerte o el sentido de la vida. De acoger al otro desde la 
caridad cristiana, de dar un testimonio de comunión. Lugares como los hospitales 
siguen siendo espacios de misión, y se nos ofrece la oportunidad de acompañar el 
duelo o las exequias, que suponen acercamiento a la Iglesia en muchas ocasiones.

También de potenciar y defender el valor de la mujer como pilar de la comunidad. 
Vemos con esperanza los cambios que se están produciendo paulatinamente en este 
sentido en la Iglesia diocesana. 



28

Una sociedad secularizada, pero abierta a la dimensión espiritual

Vivimos en una sociedad cada vez más secularizada, donde las tradiciones 
católicas han desaparecido en muchos espacios. La descristianización de la sociedad 
es una oportunidad de colmar la sed de Dios que sigue teniendo el corazón del 
hombre y la mujer de hoy, buscando nuevos estilos para dar a conocer a Cristo y 
anunciar el kerigma, leyendo las necesidades actuales desde la base del Evangelio. 
Necesitamos recuperar la dimensión kerigmática como algo transversal en el 
interior de la Iglesia y seguir avanzando en la formación cristiana de los creyentes.

Además, podemos ayudar a saciar la búsqueda de trascendencia ofreciendo 
propuestas de oración y espiritualidad, fomentando el descubrimiento de Cristo en 
la Eucaristía, la adoración y el sentido y significado de la liturgia, explicando signos, 
señales, ritos.

La falta de valores y expectativas y el creciente escepticismo genera la necesidad 
de tener referentes y líderes que, con su ejemplo como ciudadanos, muestren una 
alternativa de vida. Se ve la oportunidad de impulsar la formación de los laicos, 
niños, jóvenes y adultos, desde la parroquia, con una mejor planificación y 
coordinación en las actividades formativas de las diferentes delegaciones. También 
poner el acento en la formación de los sacerdotes.

Aún tenemos margen para aprovechar las posibilidades que se abren a través 
de los colegios diocesanos y religiosos, fomentando el acompañamiento de las 
familias y profesores; y, desde luego, la presencia de profesores de religión en la 
escuela pública. 

Las oportunidades de diálogo que se abren con la sociedad actual nos permiten 
fomentar el conocimiento de la Doctrina Social de la Iglesia y, desde ahí, 
despertar el compromiso de los laicos en la sociedad para que puedan dar una 
respuesta cristiana implicados en la política, el mundo laboral, la educación, la 
cultura...

Las nuevas tecnologías hacen posible la formación online en nuestras 
instituciones diocesanas, para poder llegar a todas las personas y que el alcance 
de nuestras acciones y nuestros mensajes sea mayor.

Además, existen temas en los que la Iglesia sigue teniendo una voz profética 
y ello nos permite potenciar los valores cristianos: la caridad hacia las personas 
migrantes, la atención a los más desfavorecidos y descartados socialmente son 



29

algunos ejemplos evidentes. Al mismo tiempo, la sociedad también nos interpela en 
aspectos fundamentales como el cuidado del planeta o el papel de la mujer. 

Una sociedad individualista, pero necesitada de acompañamiento 

Estamos experimentando una inversión de la pirámide poblacional, con tasas 
de nacimiento muy bajas y un progresivo envejecimiento de la población, junto a 
una despoblación de las zonas rurales que, unida a la brecha digital, deja a los 
mayores en una situación de vulnerabilidad. Vivimos en una sociedad cada vez más 
multicultural, como resultado de los movimientos migratorios. 

Estas situaciones nos ofrecen la oportunidad de fomentar la caridad, 
acompañando de manera especial a estos colectivos, de promover la vida 
comunitaria, y de trabajar a través del voluntariado laical en esas zonas de la 
diócesis más despobladas, dando protagonismo y responsabilidad a los laicos.

Al mismo tiempo las distintas formas de pobreza, tan cambiantes, posibilitan el 
trabajo en red con otras instituciones sociales, iluminados por la DSI, detectando 
las nuevas pobrezas y formas de exclusión. 

De manera especial, ello trae consigo, indirectamente, la promoción de Cáritas, 
dando respuestas a necesidades reales y sin perder su identidad, alentando la 
entrega, el compromiso y la generosidad de voluntarios que trasladan un modelo 
de gratuidad, agradecimiento y creatividad, centrado en el acompañamiento y en 
la persona.

El hecho de que las familias, muchas de ellas desestructuradas, aún se sigan 
acercando a la parroquia para pedir los sacramentos de iniciación para sus hijos 
es una oportunidad de acogida, acompañamiento y propuesta de fe. Necesitamos 
saber aprovechar los encuentros puntuales o coyunturales de las personas con la 
Iglesia para acoger y anunciar. 

Precisamos estar formados y preparados para acompañar nuevas situaciones 
habituales en las familias, como los divorcios, la infertilidad, los conflictos en las 
parejas... Y fomentar una pastoral familiar, con grupos de acompañamiento 
y formación, promoviendo también los centros de asesoramiento y ayuda. 
Igualmente es preciso integrar a las familias en las propuestas de iniciación cristiana.



30

La vía de la piedad popular y sus manifestaciones en las nuevas generaciones 
también son una oportunidad para acercarse a los más jóvenes, aprovechando 
nuevas formas de evangelización y primer anuncio, y para plantear una llamada al 
voluntariado cristiano con animación de la caridad.

Igualmente podemos explorar la riqueza litúrgica, de tradiciones y el 
patrimonio cultural y artístico, especialmente en la zona de Extremadura y Toledo, 
para fomentar el turismo con fines evangelizadores. 

El avance de las nuevas tecnologías y formas de comunicación también ofrece una 
oportunidad para evangelizar en el mundo digital y, más en concreto, permite utilizar 
los medios de difusión social para sensibilizar sobre las realidades dramáticas que 
sufren muchas personas en el mundo. Podemos aprovechar la globalización para 
concienciar de la sinodalidad y la comunión en la misión de la Iglesia, integrando 
las diferencias y viviendo la diversidad como don y tarea.

Al mismo tiempo, los medios de comunicación y las redes sociales eclesiales 
permiten mejorar la comunicación y difusión dentro de la diócesis y ofrecer 
formación online accesible, especialmente al laicado y a aquellas zonas más 
alejadas de los principales núcleos diocesanos. Las nuevas formas de comunicación 
también favorecen que los jóvenes se conviertan en protagonistas y agentes de 
evangelización.

Estos cambios intensos y rápidos que está experimentando la sociedad se 
presentan igualmente en el interior de la Iglesia, y muchas veces son aceptados y 
asumidos por sus miembros –laicos, consagrados y sacerdotes– como algo natural. 
Esto ofrece la oportunidad de una verdadera conversión y renovación pastoral 
diocesana, si discernimos desde criterios de fe, humildad y sinceridad. 

En definitiva, todas estas oportunidades conducen a la posibilidad de crear 
espacios más efectivos para que las diversas realidades existentes dentro de la 
diócesis puedan convivir y trabajar, facilitando la unidad y la comunión. 

El proceso de preparación de la celebración de un sínodo diocesano puede ser 
en sí mismo una oportunidad de examinar, reflexionar y revisar las estructuras 
diocesanas y su servicio a la evangelización y a los diferentes ámbitos y, más 
ampliamente, para canalizar todas estas oportunidades que se nos presentan.



31

4.- AMENAZAS

Como ha sido anticipado, los cambios que estamos viviendo no sólo son 
oportunidades para reforzar nuestro ser Iglesia; ante todo, constituyen amenazas 
que nos atañen directamente a todos nosotros, a nivel individual y eclesial. 

Efectivamente, aunque sabemos que Dios es el Señor de la Historia y confiamos 
en que Él gobierna nuestros pasos, no podemos desconocer las amenazas que hemos 
de enfrentar como Iglesia en el tiempo presente. Entendemos por amenazas aquellos 
factores externos que pueden poner en peligro nuestra realidad diocesana, pero 
frente a los que, identificados a tiempo, podemos tomar acciones para prepararnos.

Ciertamente, no son pocas ni irrelevantes tales amenazas, a nivel personal 
y comunitario. Es oportuno detenerse en ellas con algo más de detalle, porque 
constituyen el punto de partida para identificar los ámbitos a los que el Sínodo 
diocesano deberá prestar especial atención. Junto con ello, permite poner en contexto 
las fortalezas y las oportunidades y profundizar en las debilidades. 

4.1.- ALGUNOS GRANDES CAMBIOS

Todos somos conscientes de que la sociedad actual está experimentando grandes 
cambios que, directa o indirectamente, nos afectan como Iglesia en la realización 
de la misión. 

Cambio de raíces: paganizar el cristianismo

El hombre no siente necesidad de Dios. Sus gustos están encaminados a lo que 
le apetece. Esto afecta a la propuesta que hacemos como Iglesia, pues vemos que 
nuestras iniciativas no llegan a las personas. Muchas de ellas son indiferentes 
al hecho religioso y no perciben la necesidad ni sienten la curiosidad de vivir la fe o 
acercarse a una iglesia. Ya hay muchas personas que no conocen a Cristo. La fe no 
se transmite dentro de la familia. Ni siquiera por medio de la tradición. Es necesario 
pensar en una Iglesia en salida.

Los cambios son profundos y radicales; es decir, son cambios de las raíces de 
las que se vive o se plantea la misma existencia. Esos cambios de raíces generan 
los cambios de necesidades, de gustos y de sensibilidades, que se manifiestan 
como consecuencia en los comportamientos personales, culturales y sociales. El 
gran cambio de raíz es que se ha pasado en muy poco tiempo de la convicción de 



32

necesitar a Dios para entendernos a nosotros mismos –imagen de Dios– y nuestras 
relaciones morales, a la convicción de que Dios no solo no es necesario para el 
hombre ni para su desarrollo, sino que supone un obstáculo que coarta la libertad 
del individuo humano. Es el cambio de la “dependencia filial” a la “independencia 
hostil”. Este cambio es el que genera nuevas necesidades de independencia y 
autonomía, de autoafirmación, de individualismo, subjetivismo …, con los nuevos 
gustos y sensibilidades correspondientes.

Sin duda, estos cambios de raíces nos están afectando como Iglesia Diocesana, 
porque los feligreses diocesanos de hoy vivimos inmersos en este ambiente cultural 
ateo, pagano y anticristiano, de modo que vamos asimilando ingenuamente esa 
idiosincrasia. Cada vez más, se argumenta todo desde la sociología y la cultura 
dominante y, cada vez menos, desde la Revelación, desde Jesucristo, o desde el 
Evangelio. Más aún, institucionalmente, vamos adoptando formas, lenguajes, 
estrategias y planteamientos más acordes con esa cultura pagana dominante, y 
menos acorde con el testimonio confesional propio de la Iglesia.

Es la amenaza de paganizar el cristianismo para no perder el sitio en una sociedad 
que ya es culturalmente pagana, aunque mayoritariamente de bautizados. Damos 
por válidas las nuevas necesidades, gustos y sensibilidades, como si lo fueran de 
verdad. No las discernimos evangélicamente para redimirlas, para rescatarlas de 
la mentira, sino para satisfacerlas paganizando la misión redentora de la Iglesia 
diocesana.

Pérdida de identidad cristiana

Existe una gran velocidad en los cambios que se dan, en los acontecimientos que 
acaecen. Se tiene una sensación de vértigo en lo que sucede, que hoy es y mañana 
no. La volatilidad caracteriza también las relaciones humanas. Todo ello deriva en la 
pérdida de identidad y lleva a apartarse de la forma en la que Dios ha pensado 
en nosotros desde la creación.

El hombre de hoy está marcado por el relativismo, el pesimismo, el hedonismo, 
el materialismo y el consumismo. Desea el poder, la fama, el buen nivel de vida, la 
ausencia de vínculos y de compromisos. 

En la Iglesia corremos el riesgo –y, en no pocas ocasiones, caemos en él– de 
dejarnos llevar también por esta característica de nuestro tiempo. Hacer cosas sin 



33

parar, poner el foco en el “hacer” en vez de en el “ser” y perder de vista el objetivo real 
e inmutable del depósito de la fe. Los sacerdotes, los religiosos y los laicos podemos 
hacer muchas cosas y estar en muchos sitios, pero realmente no llegar a todo, quedar 
en la superficialidad o que haya un lado de la balanza que se desestabilice en aras 
de otro al que demos más importancia o por el que nos sintamos más presionados 
sin discernir adecuadamente dónde nos quiere el Señor.

Todo es emoción y sentimiento

Estamos en una sociedad que ha dejado de lado la parte racional para 
poner en el centro el sentimiento y la emoción, siempre cambiantes en función de 
las circunstancias y sin ninguna base racional. Ello se proyecta igualmente en la 
Iglesia: buscamos experiencias emotivas que se quedan en ese ámbito sin aterrizar 
en lo fundamental, que muchas veces es árido y sacrificado. De este modo, cuando 
dejamos de sentir, rechazamos esa vivencia y nos alejamos de ella. Esto nos conduce 
al peligro de dejarnos llevar por la necesidad de experimentar y nos convertimos en 
“devoradores” de experiencias cristianas que nos hagan sentir continuamente. Desde 
la Iglesia diocesana podemos caer en el error de avivar esta forma de evangelizar, 
arriesgándonos a que, cuando venga el fracaso, el sufrimiento, la “noche”, la persona 
no sea capaz de enfrentarlo y asumirlo.

Un relativismo exacerbado, sin verdades absolutas

El hombre de hoy no busca la Verdad porque no cree en la verdad. Todo es 
relativo. En la Iglesia se observa cómo los mismos cristianos no tenemos claras las 
verdades de fe y, ante temas morales o del credo, opinamos con un “depende” o con 
que hay que ponerse en el lugar del otro, o que no todo tiene que ser tan radical, o 
que hay que ser inclusivos... Se confunde comprender y acoger al otro con justificar 
su acción. Por esta razón, muchas personas no buscan el perdón, se difumina la 
conciencia de pecado y pierde sentido la confesión. Esto nos puede llevar a una 
confrontación entre “conservadores” y “progresistas” (empleando una terminología 
que no debería tener cabida en la Iglesia), que deriva en la ruptura de la unidad.

No podemos desconocer que, incluso en la propia Iglesia, son muchos los cristianos 
que combinan las creencias católicas con otras paganas: reiki, yoga, horóscopo, 
energías, mindfulness... Incluso colegios o instituciones religiosas lo ofrecen como 



34

metodologías o herramientas aceptables para cultivar la interioridad. Corremos 
el riesgo de que todas estas ideas, disfrazadas bajo el yugo del neolenguaje, se 
introduzcan en nuestro día a día sin darnos cuenta y den paso a realidades totalmente 
contrarias a la espiritualidad cristiana.

Crisis de autoridad

Existe una crisis de autoridad, sobre todo en la figura de paternidad, lo que lleva 
a poner la propia decisión por delante de lo que el otro me pueda decir. Esto conduce 
a una falta de obediencia, porque se da más importancia a la propia “libertad”, 
pensando que se es más libre cuanto menos se obedece y más se decide por sí mismo 
sin tomar en cuenta a nadie más.  

En la Iglesia esto puede conducir a una falta de obediencia en relación con las 
verdades de la fe: a los sacerdotes por parte de los fieles seglares y a los obispos 
por parte de los sacerdotes.

Al mismo tiempo, se ensalza como valor absoluto la democracia, entendida 
como el gobierno por parte de la mayoría, sin límites ni valores previos que respetar; 
todo es susceptible de decisión por la mayoría. En la Iglesia también hemos de 
tener cuidado con esta realidad. La Iglesia no es democrática, pero, quizá por no 
enfrentarse al mundo, este supuesto valor absoluto se ha introducido y puede hacer 
mucho daño. La sinodalidad es parte de la esencia de la Iglesia, ciertamente, pero 
ello no significa que haya de equipararse sinodalidad con decisión por parte de la 
mayoría, desconociendo la Tradición y las verdades de la fe. 

Cultura de la muerte

Vivimos en una sociedad que aboga por la muerte y está implantando el supuesto 
derecho al aborto y a la eutanasia. Por el contrario, se ensalza el valor de la juventud 
eterna y se ve un sinsentido en la enfermedad o en el paso del tiempo por las personas. 
La vejez ya no es un valor, sino que se tiende a apartar a quienes son descartados 
por la sociedad.

Como Iglesia hemos de tener cuidado de que esta mentalidad no entre en 
nuestras acciones; no solo en el sentido de no renunciar al valor sagrado de la vida 
y la libertad de cada ser humano, sino también de procurar cuidar especialmente a 
toda persona y colectivo. Por ejemplo, podemos caer en la tentación de volcarnos en 



35

una pastoral de jóvenes pensando que son ellos quienes han de construir el mundo, 
y olvidarnos de la pastoral de enfermos o para los ancianos, que también necesitan 
ser acompañados de forma habitual e, incluso, preferente.

Sociedad hipertecnologizada y personas en soledad

La sociedad ha sufrido una gran transformación marcada por estas nuevas 
tecnologías que condicionan la forma de vivir de todos los ciudadanos; una 
sociedad en la que prima el consumismo, la sobreinformación, la individualización, 
el bienestar por encima de todo, la propia imagen y la inmediatez… Una sociedad 
que tiene nuevos estilos de vida y de interacción entre nosotros mismos; ahora no es 
necesario salir de casa para viajar, para estudiar, para trabajar, para formarse, para 
divertirse. Esto está provocando nuevas formas de ser y de relacionarnos.

Es una sociedad muy comunicada e interconectada pero con mucha soledad; los 
jóvenes no tienen referentes, ni siquiera en su familia –pues el modelo de familia 
tradicional ya no es un referente–; los referentes son youtubers o influencers que se 
dejan llevar por las modas y el ganar dinero de forma desorbitada y fácil.

Tampoco nos podemos olvidar de la inteligencia artificial, de la capacidad de 
las máquinas para aprender y tomar decisiones por sí mismas, que condiciona la 
vida de las personas, empresas, instituciones, organizaciones, con la consecuente 
pérdida de libertad.

La digitalización ha conllevado también muchos cambios, como por ejemplo el 
déficit de atención o la falta de silencio, al estar siempre conectados a dispositivos. Y, 
desde luego, la dictadura de lo inmediato. A nivel colectivo, ha conducido al problema 
de las fakenews, con la consecuente manipulación de la realidad; y, desde otra 
perspectiva, al riesgo que trae consigo el que cualquier persona pueda convertirse 
en influencer católico no por sus virtudes y vida de fe ejemplar, sino simplemente por 
tener un micrófono y una cámara desde los que llegar a miles de personas. 

Nuevos paradigmas 

Junto con todo lo anterior, y como consecuencia de ello, se están produciendo 
cambios en la escala de valores, priorizando lo subjetivo sobre lo colectivo. 
Surgen con fuerza nuevos valores –ecología, sostenibilidad, importancia de la 
mujer– que pueden darnos luz porque contienen elementos muy positivos, pero, al 



36

mismo tiempo, mal entendidos, conllevan que se desvirtúe la realidad de las cosas. 
El culto a la imagen o la absolutización del género, son algunos ejemplos. 

Como Iglesia debemos ser fieles a la doctrina recibida: acoger al diferente 
pero no bendecir el pecado; seguir llamando a la conversión. Podemos caer en 
el error de abrir posibilidades ante situaciones concretas, lo que nos lleva a que, 
según el sacerdote, haya unas u otras normas en temas sociales controvertidos, en 
sacramentos, en preparaciones catequéticas... Al final, se crea una realidad paralela, 
con la consiguiente confusión que esto tiene para los seglares.

4.2.- CONSECUENCIAS PARA LA IGLESIA DIOCESANA

Hemos de estar atentos a los signos de los tiempos. Nos adelantaremos a las 
amenazas en la medida en que las identifiquemos y pidamos ayuda si solos no 
podemos, empezando por la oración y poniéndolo todo en manos de Dios. 

Tenemos la tentación de olvidarnos que es Dios quien guía la barca…y ahora 
la barca está en un mar revuelto. Es importante reflexionar, como estamos haciendo, 
sobre todos estos cambios; pero si nos quedamos simplemente en el análisis, todo 
seguirá igual… o peor. 

Todas estas amenazas que hemos identificado tienen su manifestación en la 
creación de obstáculos a la transmisión y vivencia de la fe en relación con los 
cinco bloques sobre los que hemos estado discerniendo: formación, oración-liturgia, 
evangelización, caridad y comunión. 

FORMACIÓN

Los obstáculos externos son los propios de la sociedad y cultura dominante en 
la actualidad: sin Dios, sin religión y, además, anticristiana; todo ello envuelto en 
algunas costumbres y tradiciones con tintes y referentes remotamente cristianos. 
No son pocos los bautizados que se consideran a sí mismos cristianos, pero que en 
su realidad existencial nada tienen que ver con Jesucristo, con su Palabra, con su 
Doctrina, con su Redención… Se autoconsideran buenos cristianos y, por tanto, sin 
necesidad de más formación, de más oración y liturgia, de más ejercicio de caridad, 
de más evangelización y de más de vivir y construir la comunión eclesial. El principal 
obstáculo externo es la ideología dominante, que está siendo interiorizada por no 
pocos creyentes. No tienen conciencia de la necesidad de Dios. No sienten deseos 



37

ni ganas de crecer. Hacen y viven una religiosidad a su medida, y no necesitan más. 

El materialismo consumista reinante genera autosuficiencia y desprecio por 
lo espiritual. Una sociedad que detesta hacerse preguntas o que silencia a quien 
las hace prefiere ofrecer respuestas prediseñadas o elaboradas en la fábrica de la 
posverdad. La ausencia de formación y conciencia de lo trascendente, en pos de 
una sociedad inmanentista del bienestar, está generando una ciudadanía cada vez 
más inmadura en la que impera la cultura del descarte. El descarte de Dios y del 
hecho religioso en la sociedad en general y en la vida de las personas es apoyado 
por corrientes del pensamiento moderno, por los medios de comunicación y sistemas 
educativos que van conformando una cultura y una forma de vida individualista 
y hedonista, contraria a la solidaridad y el bien común. Uno de los aspectos más 
agresivos del laicismo creciente es la aparición de un ateísmo militante y proselitista 
que, además, ha desarrollado una doctrina apologética destinada a combatir el 
cristianismo y cuyas consignas se repiten machaconamente en medios afines, 
calando poco a poco en la sociedad. De este modo, va penetrando en la Iglesia, en 
sus costumbres y, sobre todo, en sus miembros, en quienes se percibe un creciente 
secularismo de pensamiento que afecta a sus decisiones, a su visión de la realidad y 
ante la vida, y a su coherencia con el Evangelio y la fe de la Iglesia, produciéndose 
una clara pérdida de identidad. La fe se descafeína porque se descafeína la doctrina 
o, directamente, no se acepta, transformándose en una fe de eslóganes y prejuicios, 
sin fundamentación y a la carta. La fe católica es presentada a menudo como 
“una más” dentro del mercado de las espiritualidades.

Es la manifestación de la falta de compromiso por querer formarse. Hemos de ser 
conscientes de que, sin formación, sin conocimientos que conduzcan a una más 
profunda comprensión de la fe y a una mayor identificación con Jesucristo, no 
podemos dar respuesta a los nuevos retos.

Hemos de cuidar el contenido que se imparte en los colegios religiosos, en la 
clase de religión en la escuela pública, y el que se difunde en editoriales, seminarios, 
charlas, retiros, conciertos... Hay que revisar con constancia los contenidos y no 
fiarse de que lleve el nombre de cristiano, porque la ideología del mundo actual 
está impregnando todo y no es fácil encontrar contenido fiel a la doctrina en toda su 
extensión.

Resulta difícil a veces encontrar auténticos formadores, catequistas, religiosos... 
que combinen sapiencia doctrinal y vida probada de fe. En relación al profesorado 



38

de religión se presentan dos retos: uno, encontrar laicos preparados de forma 
correcta y con vida de fe; y otro, que los sacerdotes lleguen de manera adecuada a 
las clases de religión, que muchas veces se convierten en zonas de cuidar a los niños 
el rato que están en clase, pero que no sirven realmente de formación en la historia 
y cultura cristianas. En relación a las catequesis, existe poca formación entre quienes 
de buena fe se lanzan a formar a nuestros niños y jóvenes, y se pueden dar errores 
doctrinales o morales graves.

Incluso, en el mejor de los casos, tenemos personas informadas, pero no formadas, 
que reciben pequeñas “píldoras” (X –antes Twitter–, titulares de prensa, TikTok, 
Facebook...), lo que dificulta la posibilidad de una formación sistemática a medio-
largo plazo. 

Todo ello, ciertamente, influye en la imagen que tiene la sociedad sobre la Iglesia, 
sobre todo por desconocimiento de la verdadera labor que realiza. Existe un cierto 
desprestigio de la fe y de las prácticas religiosas; incluso no falta la ridiculización a 
algunos cristianos en sus ámbitos más cotidianos, como el laboral o el social. Esto 
lleva a un repliegue contrario al dinamismo misionero propio de la Iglesia. Hay un 
rechazo social a identificarse con la Iglesia, sobre todo entre adultos de edad media 
y jóvenes. La religión se considera enemiga del poder del Estado y es blanco de 
políticas restrictivas o que atentan contra la moral de la Iglesia, queriendo relegar la 
experiencia de la fe al ámbito privado. 

Echamos, pues, en falta una formación auténtica de los agentes evangelizadores. 
Hemos de poner empeño en formar cristianos que vivan con esa conciencia todas sus 
realidades. Es importante y es vital estar bien formados. Quien conoce su fe, es capaz 
de dar razones de lo que cree. No todo es la formación, porque hay personas con 
poca formación a las que el Señor concede una fe profunda. Pero no debemos dejar 
de lado esta labor en un mundo desinformado, con prejuicios, con ideas contrarias 
a la verdad. Si nosotros no conocemos nuestra fe, no podremos enfrentarnos a las 
mentiras que nos rodean y, peor aún, no podemos comunicarla a los demás. 

En particular, vemos necesario cuidar la formación de los sacerdotes, no 
solamente a nivel académico, sino también a nivel humano. ¿Por qué tanta crisis en 
los sacerdotes jóvenes? ¿Por qué tanta desafección con el mundo actual? 

Para llegar a influir en la disolución –o atenuación– de los obstáculos exteriores, 
habría que realizar una gran campaña de reevangelización interna en la Diócesis, 
en la que se vuelva a proclamar el “kerygma” inicial y las consecuencias radicales 



39

que implica su acogida y aceptación personal, familiar y social. Esa campaña 
debería ir acompañada de una intensa y extensa campaña de oración y penitencia 
desde los monasterios de clausura hasta las parroquias, movimientos, asociaciones, 
grupos, hermandades y cofradías. La etapa pre-sinodal puede ser una ocasión 
excelente para poner a toda la Iglesia Diocesana en estado de evangelización 
y autoevangelización. Desde ese planteamiento se estaría respondiendo a las 
amenazas externas que estamos identificando.

ORACIÓN/LITURGIA

Como ha sido señalado en distintas ocasiones, vivimos un ambiente altamente 
secularizado en el que, entre otros síntomas, destacan los prejuicios, la pérdida 
de confianza y una cierta beligerancia, sobre todo ideológica, ante la Iglesia; el 
desconocimiento de la Palabra de Dios; la devaluación del sentido de trascendencia; 
la indiferencia religiosa, etc. La Iglesia se presenta como un estereotipo del pasado 
ya superado cuyas propuestas no responden a las necesidades actuales e incluso 
se oponen a los derechos sociales. En definitiva, se le ve como una intrusa en 
determinados aspectos sociales, poco atractiva, desfasada y envejecida. 

Otras dificultades provienen de que hoy hay poca capacidad para la 
concentración, para la reflexión, para mirar adentro, para abrirse al mundo 
espiritual, lo que conlleva que no se sabe orar, pasar un tiempo dedicados al Señor. 
Hay mucha dificultad para entrar en la adoración por la falta de silencio, por la 
sobreestimulación. También resulta complicado desligarse de los sentimientos para 
alcanzar la profundidad de la oración. Cuesta igualmente perseverar porque no se 
ven resultados inmediatos. La inmediatez y la rapidez con la que vivimos, conlleva 
que no disfrutemos de las celebraciones; que no pongamos en valor la belleza de la 
liturgia en las celebraciones. El creciente emotivismo no nos permite ofrecer un 
proyecto de oración y liturgia más continuo y profundo. Parece que tenemos que 
responder a la demanda del mundo y no a lo que Dios nos pide.

Hace falta mistagogia. La liturgia no se explica lo suficiente para que la gente 
pueda entenderla e interiorizarla, pues falta cultura religiosa. Es muy habitual ver 
cómo en muchas misas los fieles no se arrodillan, por puro desconocimiento, en la 
consagración o ante el Sagrario. 

La oración comunitaria parroquial no es una práctica habitual en muchas 
parroquias, por lo que es una gran desconocida, al igual que el rezo del santo rosario, 



40

que muchos cristianos ven como rezo de mujeres mayores. Una de las grandes 
amenazas es dar por sentado que un cristiano puede vivir exclusivamente su fe en 
los cuarenta y cinco minutos de la misa dominical, y que el resto del tiempo semanal 
no es necesario alimentar el espíritu.

Debemos repensar cómo transmitir la vivencia de la fe desde la práctica de los 
sacramentos y la celebración litúrgica. 

CARIDAD

Un vistazo a la realidad que nos rodea evidencia que cada vez hay más personas 
con dificultades económicas y con necesidades de todo tipo, no solo materiales, sino 
también psicológicos y espirituales. Sin embargo, los propios cristianos no nos 
identificamos con la caridad universal ni con el bien común. No conseguimos 
desterrar la idea de dar de lo que me sobra para pasar a compartir con corazón de 
hermano. Falta empatía con el que se tiene al lado. Nos hemos acostumbrado a 
convivir con necesidades que no son nuestras, sino de los demás, y que apenas nos 
conmueven.

Ello es manifestación de la falta de compromiso de los cristianos, que no 
queremos salir de nuestro estado de confort. Cuesta comprometerse más allá de 
lo imprescindible. El ritmo vertiginoso de nuestra cultura actual no nos deja apenas 
tiempo para el compromiso con los demás.

Al mismo tiempo, no se tiene presente la importante obra social de la Iglesia, 
más allá de Cáritas, y eso deriva en una desconexión por desconocimiento, lo que 
conlleva a que se rechace marcar la X de la Iglesia en la declaración de la renta o a no 
contribuir económicamente de otros modos –o socialmente desde el voluntariado– 
con el compromiso social que la Iglesia mantiene por entender que ese dinero no se 
destina a caridad u obras sociales, sino a otros fines, lo que crea rechazo y recelos.

Junto con ello, existe una consideración errónea de la figura del pobre y de lo que 
es la caridad, que lleva a que miremos más la inmediatez de una respuesta asistencial 
y no tanto los procesos que activan una “caridad efectiva”; ello puede afectar al 
modelo de acción social de Cáritas y a nuestra propia relación con aquellos que 
necesitan de nuestra caridad. Además, genera discrepancias internas respecto a los 
criterios y pautas en la acción socio-caritativa compartida. Lograr que la dignidad 
de la persona sea el centro de nuestra acción social  es un reto y la acción 



41

caritativa no se improvisa. 

Son muchas las manifestaciones de esta forma de relacionarnos con la pobreza: 
la inconstancia, que tiene como base un emotivismo que hace que las personas 
se  movilicen mucho cuando sucede alguna desgracia, pero se pasa pronto, en la 
medida en que deja de aparecer la noticia en los medios de comunicación; o el 
entendimiento de la caridad como dar cosas materiales a personas que lo necesitan, 
pero sin darnos a nosotros, sin ofrecer acogida, compañía, cercanía y cariño. 
Preocuparnos de esto es una tarea prioritaria incluso antes que la ayuda material. 
La Cáritas de la Iglesia es un instrumento que va muy por delante de otras formas 
de ayuda, se podría extender más la participación activa de los movimientos en un 
proyecto común.

Hemos de esforzarnos por estar cerca de las personas, acompañándolos en 
sus situaciones, integrándonos en sus vidas y preocupándonos realmente por sus 
problemas y dificultades. Así es como nos adelantaremos a esa creciente ola de 
soledad que está derivando en enfermedades como la depresión o, incluso, el suicidio 
y la eutanasia, que va ganando aceptación como consecuencia de esta soledad que 
embarga al ser humano. Muchos cristianos necesitan que la Iglesia se acerque más 
a ellos, que no sean un bulto o un número más. Es necesaria una Iglesia más cercana, 
que sea Madre, que sepa escuchar, que transmita el amor de Aquél que la sostiene.  

EVANGELIZACIÓN

Es difícil evangelizar a una sociedad descristianizada que acude a los sacramentos 
como un acto social sin tener un fundamento cristiano que los mueva. Se ha perdido 
interés por la Palabra de Dios; los sermones, en vez de ayudar, cansan. Estamos 
muy poco acostumbrados a reflexionar y a orar. Por ello, todo lo que se refiere a 
Dios cae en saco roto. La superficialidad en la que nuestra gente se mueve impide 
que la semilla de la Palabra de Dios germine y dé fruto en el corazón humano. A 
esta cuestión hay que sumar la falta tan patente de evangelizadores, en número y 
en formación. Ello, sin entrar en el tema moral, del cual muchos cristianos ya no son 
conscientes.

La poca presencia y actividad de la vida de la Iglesia en los medios digitales 
sigue poniéndonos en el desafío de avanzar adecuadamente en este espacio de 
evangelización y encuentro que permite salvar distancias. Sin embargo, esta cultura 
mediática también acarrea algunas amenazas. Esta ansiedad y aceleración por 



42

“estar al día” en el uso de los medios puede hacer perder la carrera de fondo que 
supone la tarea cotidiana, a través de instrumentos sencillos y austeros. Esto exige, 
pues, un adecuado equilibrio.

A todo ello se une la falta de formación y compromiso en la evangelización. 
Nuestra Iglesia en Europa tiene un rostro cada vez más envejecido y hace falta el 
vigor de gente con más vitalidad que se comprometa en la evangelización.

Existe poca apertura a experiencias de fe y de Iglesia. Hay prejuicios, 
desconocimiento, falta de tiempo para el acompañamiento al otro, falta de 
perseverancia en una realidad o movimiento...

Hay muchas realidades en las que una misma persona puede colaborar y esto 
hace que se dispersen las fuerzas y no se llegue realmente en profundidad a ninguna.

Nos encontramos con una diócesis sin un plan general de evangelización, en donde 
la gran mayoría de las parroquias se limitan a una pastoral de “mantenimiento”. 
Trabajan para los que ya están, no para salir a las periferias a buscar a los alejados 
y a los que no conocen al Señor. Por eso es necesario establecer un plan director de 
evangelización para configurar una auténtica Iglesia en salida, pero real, no como 
titular o slogan.

Por otro lado, constituye un obstáculo a la transmisión de la fe la proliferación 
de las noticias falsas o distorsionadas, en las que se globaliza una visión deforme, 
manipulada e interesada de la vida de la Iglesia, y que, entre otras prácticas, filtran 
titulares sobre hechos ocurridos –o presuntamente ocurridos– en otras Iglesias 
particulares, generalizando una opinión pública contraria. Lo bueno de la Iglesia se 
silencia, lo malo se magnifica. Los usuarios de la información toman como dogmas 
opiniones de columnistas y tertulianos a menudo poco formadas. Disminuye la 
capacidad crítica, la búsqueda sincera de la verdad y el ejercicio del discernimiento.

Hay que tener presente todo lo anterior porque, de otro modo, nos desgastamos y 
no llegamos a nuestros destinatarios. Creer que seguimos en sociedad de cristiandad 
es un gran error. Entender que lo que tenemos que hacer es estar sentados en el 
despacho, esperando a que vengan los feligreses, conduce a la extinción. Hay un 
claro peligro de ruptura con todo lo anterior, con la verdadera tradición de la Iglesia. 
Peligro de quedarnos en el emotivismo y no profundizar, no formar verdaderos 
cristianos, y de tener una doble vida: la fe es una cosa y la vida es otra…, porque 
no se conocen ni se practican las verdades evangélicas ni el magisterio social de la 
Iglesia.  



43

En definitiva, carecemos de audacia evangélica, decisión y atrevimiento 
sobrenatural, valentía y libertad evangélicas. Tenemos muchísimas fortalezas, 
pero nos falta fervor evangélico para desarrollar y multiplicar los talentos. El fervor 
brota de la oración, del encuentro personal e íntimo con el Señor, que se convierte en 
entusiasmo. Ese es el fervor que se puede convertir en el testimonio que responda a 
las nuevas necesidades de hoy. No son doctrinas racionales, ni dogmas definidos, ni 
ritos convencionales… Es el fervor entusiasmante del encuentro con el Señor, que se 
expresa en oración, en liturgia, en evangelización, en caridad, en comunión… 

Para ello es preciso crear espacios y estructuras de acogida y acompañamiento. 
En nuestra Iglesia diocesana se echan de menos enfoques y argumentos más abiertos 
para propiciar el encuentro desde la consideración y el diálogo sincero con colectivos 
hoy de gran pujanza, alejándonos un poco de los enfoques tradicionales sin por ello 
desterrarlos o menospreciarlos y, por supuesto, sin perder nuestra esencia. 

La etapa pre-sinodal puede ser una ocasión preciosa para que todos los diocesanos 
–que tengan una suficiente conciencia de pertenencia eclesial– puedan ser invitados 
a experimentar esa renovación. Desde esa renovación, y con la experiencia de la 
celebración del Sínodo Diocesano y sus conclusiones, se podrá responder a las 
necesidades de hoy como Iglesia diocesana desde la comunión.

COMUNIÓN

El individualismo afecta también a nuestra Iglesia; podemos caer –y, de hecho, 
caemos– en la tentación de ir cada uno de nosotros por libre. No vivimos 
plenamente la conciencia de que cada uno de nosotros es llamado a una concreta 
misión, única, desde una profunda adhesión a Jesucristo y una fuerte vinculación a la 
Iglesia. Nos hace mucha falta la sinodalidad, entendida como trabajo en comunión 
de todo el Pueblo de Dios, unido en la misión. La predicamos, pero no la vivimos en 
los actos concretos y ordinarios de nuestros apostolados. El cristianismo primitivo 
tuvo su desarrollo por el testimonio de los cristianos (“mirad cómo se aman”). Esta 
realidad no se refleja en nuestra Iglesia actual. Nos criticamos, nos censuramos, nos 
mostramos divididos, nos cerramos en nosotros mismos.... 

Falta visión de unidad y ello desemboca en una cierta rivalidad ante lo que se 
considera mejor. Subyace un pensamiento de que nos quitan gente de nuestra 
parcela particular. Se tiende a “pescar en pecera” y esta realidad se termina. Pueden 
aparecer “egos” agrandados y pensar más en números que en la salvación. Hay 



44

sacerdotes involucrados en una sola realidad que no acompañan a otros fieles o que 
desatienden otras labores parroquiales por poner sus fuerzas en las que parecen dar 
más importancia. Siendo un don la aparición de movimientos y nuevas realidades 
eclesiales, puede convertirse en algo negativo si esta pertenencia se convierte en 
aislamiento y polarización.

No existe un conocimiento fiel de las distintas realidades y grupos o movimientos 
entre los propios cristianos; sabemos de su existencia, pero no de sus carismas, 
modos y formas de vivir la fe, por lo tanto, lo que no se conoce no se puede querer 
ni promocionar. Seguimos trabajando y viviendo en nuestro pequeño reducto de 
grupo, parroquia, amigos y se ha perdido la idea de comunidad por no fomentar el 
sentimiento de Iglesia, diocesana, española y universal.

La excesiva digitalización ha generado distancia social y dificultad para un 
verdadero encuentro y la relación “tú a tú”. En ocasiones, la comunicación tiene por 
destino o receptor al propio emisor. Así, nos encontramos con una comunicación 
hedonista, muy centrada en la imagen, que deja de mirar al interlocutor –muchas 
veces desconocido– y, por tanto, ignora sus necesidades. Además, ha generado 
nuevas dependencias y adicciones, como las apuestas deportivas, los juegos en red 
o el ciber porno, y nuevas formas de violencia, como el ciberacoso.

No damos los pasos necesarios para aceptar al otro como es. Nos cuesta trabajar 
con quien no piensa como nosotros. La comunión es un reto y una tarea que se tiene 
que concretar día a día. Nuestras Eucaristías se convierten en ritualidad y no en 
sacramento de comunión.

Un obstáculo para el desarrollo de la dimensión sociopolítica de la fe es ese 
concepto y vivencia de la política actual, que se ha convertido en un espectáculo 
que prescinde de la vocación de servicio, de la pasión por lo común, de la búsqueda 
de la cooperación y el diálogo. Efectivamente, la política ha perdido su auténtico 
significado y dimensión de servicio, ha dejado de ser una manera concreta de ejercer 
la caridad, promoviendo leyes al servicio del bien común, del cuidado de la vida y 
la protección y promoción de los débiles y desfavorecidos. Por el contrario, la nueva 
forma de gobernar se sirve de la legislación para imponer sus criterios a golpe de 
decreto y sin buscar ningún tipo de consenso y prescindiendo de la verdad de las 
cosas.

En nuestra Iglesia diocesana en estos momentos corremos el riesgo de caer en 
una falta de comunión (división entre las comunidades, delegaciones, movimientos; 



45

falta de sentimiento de Iglesia diocesana). Hay un claro peligro de etiquetarnos (“yo 
soy de”), pero sin sabernos comunidad. Necesitamos volver a ser una familia; 
unidos, desde la fe, pero también el ocio, el compromiso, el compartir vida… Y sin 
olvidar la formación, donde también se nos dé la palabra. Es primordial que no se 
hagan actividades solo de escuchar, sino que es importante fomentar encuentros en 
los que hablemos, nos impliquemos, nos ilusionemos con lo que hacemos.

En definitiva, hemos de promover espacios reales para la comunión entre las 
diversas realidades desde lo que nos une y no desde lo que nos separa.

EN TODO, CONVERSIÓN PERSONAL Y CONVERSIÓN PASTORAL

Contamos con estructuras, pero no siempre son efectivas ni eficaces. Gastamos 
mucho tiempo y recursos en reuniones y acciones que no dan fruto. No tenemos 
marcada una línea clara de acción en la Diócesis, hacia la que caminemos todos 
en comunión. Este Equipo de Discernimiento Comunitario no tendría que ser algo 
excepcional. Debería haber un equipo o consejo que analice estas situaciones y 
proponga cambios y líneas de trabajo, concreciones, que de verdad se lleven a cabo 
en la diócesis. Necesitamos una conversión pastoral auténtica liderada por 
nuestro arzobispo.

Junto con ello, no hay una apuesta real por el laicado. En las parroquias no se 
promueven equipos de vida o pequeñas comunidades en las que los laicos puedan 
formarse de forma sistemática, vivir y compartir su fe, expresar sus inquietudes, 
descubrir su misión a transformar el mundo... Sin un laicado maduro no se puede 
hacer frente a estas “amenazas” ni a las necesidades de las personas en el mundo 
de hoy.

Hay que revisar el estado de las parroquias. La falta de cristianos implica una 
reorganización en la Iglesia y en sus respectivas instituciones.

Debemos promover un auténtico testimonio y coherencia de vida en todos 
nosotros. El hombre y la mujer de hoy necesitan de testigos de la verdad, de la belleza; 
necesitan saber que existen, que hay esperanza detrás de todas las realidades de 
maldad que nos rodean. Necesitamos, por lo tanto, ser testigos de la esperanza, 
de que el sufrimiento no nos desespera ni nos mata, de que el mal ha sido vencido. 
Y esto se hace desde el tú a tú, desde el día a día. Está bien realizar experiencias, 
pero si no somos capaces de llevar a cabo un seguimiento de las personas que allí 



46

conocemos y a las que abrimos un espacio nuevo, estaremos fracasando y, peor aún, 
las estaremos dejando solas. Hemos de perseguir la autenticidad, ser testigos reales 
que puedan dar testimonio de una fe vivida que nos salva. Con alegría y sin perder 
la paz. Vivir en comunidad de vida sin esquizofrenias vitales porque somos cristianos 
en casa, en el trabajo, es un todo que no se rompe. Todo ello, en una comunidad. 
Nadie puede caminar sólo.

Nuestros sacerdotes han de tener menos “cosas que hacer” y más tiempo para 
acompañar a las personas y profundizar en aquello que hacen. 

En definitiva, hemos de volver al modo evangélico: poner el foco en el ser y no 
en el hacer. No contabilizar números, sino ser capaces de acompañar fielmente en 
el tiempo a quienes tenemos a nuestro alrededor.

4.3.- REDESCUBRIR NUESTRA MISIÓN 

La Iglesia es el proyecto de Dios para la salvación de todos los hombres y mujeres 
de todos los tiempos. Nadie hace exactamente lo mismo que nosotros. El contenido, 
la grandeza del mensaje que tenemos, no lo tiene nadie. El continente, las formas o 
maneras de transmitir, es posible que las tengan mejores. Pero no hemos de olvidar 
que contamos con la fuerza del Espíritu Santo, que va siempre por delante de 
nosotros y nos impulsa a llevar el mensaje, y que el Reino de Dios es una semilla que, 
esparcida en la tierra, brota y crece sin saber cómo (aparentemente, pues sabemos 
que es por la acción del Espíritu). La Iglesia Católica tiene muchas fortalezas y lo está 
haciendo bien en muchos ámbitos, pero necesita una renovación en sus estructuras, 
en su forma de gestionar, incluso en su imagen. 

En este sentido, podemos aprender de otras personas y colectivos para mejorar 
la forma en que llevamos a cabo nuestra misión. De nuestros hermanos cristianos 
evangélicos, por ejemplo, podemos aprender en relación con los siguientes aspectos: 
1) dar más importancia y centralidad a la Palabra de Dios, y reforzar el conocimiento 
de la Biblia como palabra viva y palabra de salvación (entre nuestros cristianos 
católicos hay mucha falta de conocimiento y de interés por la Sagrada Escritura); 
2) dar más importancia a la música cristiana, desde la sensibilidad actual, como 
cauce de transmisión de la fe; 3) cuidar más la acogida y el acompañamiento, 
partiendo de la importancia y el valor de cada persona, de la persona concreta, 
con su realidad, con sus problemas, con sus ilusiones y esperanzas; 4) el sentido 
de comunidad, pues nos hace falta más sentido de pertenencia dentro de nuestras 



47

comunidades, dado que a veces tomamos la fe como un consumismo que satisface 
nuestras necesidades espirituales al margen de lo que es de verdad la Iglesia, que es 
una comunidad de fe y de vida; 5) son iglesias que animan, que viven la fe con gran 
alegría… (en cambio, en el caso de la Iglesia Católica,  en muchos sitios la alegría 
no es características y eso aleja); 6) se sienten orgullosos de ser cristianos y hablan 
de Cristo con naturalidad y de forma asidua en sus conversaciones; son motivadores 
en sus discursos y sus mensajes; 7) en el tema de la caridad, no deja de resultar 
sorprendente que algunos cristianos evangélicos que acuden a Cáritas señalen que: 
“mi iglesia me da la palabra, y vosotros el pan”; 8) cuentan con un plan de acción 
y evangelización mucho más real y eficaz y eso se ve en el número de católicos que 
cada vez abandonan más la iglesia para unirse a grupos de iglesias evangélicas, 
porque no hemos sido capaces de llegar a ellos a través de las distintas realidades 
de cada uno. Como gran ejemplo se puede ver en todo el pueblo gitano. 

Nuestra Iglesia debería salir más y estar más presente en las realidades cotidianas 
que afectan a los feligreses. Estamos acostumbrados a las masas y menos a las 
personas. 

Junto con ello, hay muchas iniciativas, movimientos, ONG`s, que están realmente 
comprometidas con el desarrollo humano, ofreciendo programas creativos y de 
vanguardia. A veces da la sensación de que nos falta más ilusión en lo que hacemos 
y más originalidad. Somos muy proclives a institucionalizarlo todo y a hacerlo como 
siempre se ha hecho. Otras ONG’s como puede ser Cruz Roja, invierten recursos 
en imagen, en visibilizar lo que hacen… Nosotros todavía tenemos la tendencia de 
malinterpretar el consejo evangélico de que “lo que haga tu mano derecha no lo 
sepa la izquierda”; lo que no se conoce no existe.  

La estrategia comunicativa es mejorable. Actuamos por reacción y no de forma 
propositiva, transmitiendo la belleza de nuestro mensaje. Hemos de aprender del 
marketing de hoy y de las modernas redes sociales a la hora de compartir la buena 
noticia. Entre otras cosas que el mensaje sea claro, corto, directo e impactante, 
pero sin perder nuestra identidad, porque existe la tentación de “mundanizarnos” 
demasiado en la comunicación.

En los últimos años estamos incorporando en nuestras parroquias formas 
celebrativas y asamblearias caracterizadas por la sobreexaltación de lo testimonial 
y emocional, innovaciones provenientes de América  y que pueden ser muy útiles 
para nosotros como forma de primer anuncio y de reenganche con tantas personas 



48

alejadas hoy de la Iglesia si acertamos a establecer el puente entre “el intenso y 
fugaz fogonazo de la bengala” y el acompañamiento desde la integración en una 
comunidad, con un compromiso evangélico tendencialmente integral, es decir, 
abierto a todos –sea cual sea su movimiento o forma de vivir y expresar la fe– y  con 
la atención a los pobres y desfavorecidos como clave  imprescindible de identidad; 
de lo contrario, no servirá de nada.

Aunque la Iglesia no es una organización al uso, ha de cuidar el aspecto 
organizativo. Nombramientos sin experiencia, construcciones sin sentido, dinero 
mal administrado, deficiente gestión de recursos humanos… 

Son muchos más los aspectos en los que podemos aprender de otros: actuar sin 
complejos (somos portadores de la Verdad, de la bondad, de la belleza, de la salvación, 
que el mundo necesita); actuar sin buscar a toda costa agradar en vez de procurar 
la salvación para el otro. Inculturar la fe no significa adaptarse a lo que socialmente 
está bien visto; tenemos que mantener lo que nos ha sido dado como luz en medio 
de la oscuridad, el depósito de la fe. Nos tenemos que creer verdaderamente que 
somos portadores de la verdad, ser testigos en nuestro día a día, poner el foco en los 
cercanos, en vivir la fe con la familia, los amigos, en el trabajo, ser testigos convencidos 
y evangelizar desde este testimonio, profundizar en la labor de acompañamiento y 
reforzarla, ser capaces de realizar una buena acogida, sin juzgar, sin crear grupos 
cerrados, valorar a quienes están en la comunidad, reunirse para profundizar en la 
fe, dar tanta importancia a la formación como a la convivencia, ya que si una de las 
dos cojea, se corre el riesgo de no ayudar a una buena vivencia de fe.

En definitiva, deberíamos tener en nuestra Iglesia diocesana una actitud más 
positiva y activa para el aprendizaje de los demás. Como hemos expresado con 
anterioridad, las fortalezas que posee nuestra Iglesia Diocesana se pueden tornar en 
debilidades por la propia autorreferencialidad. Sin embargo, afirmar la necesidad 
de aprender de otros no impide manifestar que hemos de tener cuidado por el peligro 
de mundanizarnos con esquemas ajenos a los criterios del Evangelio. 

 



49



50



51



Archidiócesis de Toledo

EQUIPO DE 
DISCERNIMIENTO
COMUNITARIO


